# استدلالهای صریح عقلی بر وجود خدا در قرآن\*

□ سیدعلی دلبری محمداسحاق عارفی کا

#### چکیده

با توجه به اینکه قرآن منبع اصلی آموزه های دینی است، از مسائل مهمی که پس از فرد آمدن وحی و اکمال دین در بحث خداشناسی در قرآن مطرح است این است که آیا در قرآن استدلال مستقل و صریح عقلی برای اثبات وجود خداوند به کار رفته یا اینکه قرآن کریم وجود خداوند را امری مسلّم و بی نیاز از استدلال انگاشته و بدان نپرداخته است؟ در این نوشتار به روش توصیفی ـ تحلیلی پس از بررسی دیدگاه ها این مطلب به دست آمده است که برخی مخاطبانِ قرآن را ملحدان و منکران خداوند تشکیل داده اند و قرآن به آن ها توجه نموده و برای ابطال نظریهٔ آن ها دست کم سه گونه برهانِ علیت، امکان و حدوث را برای اثبات مبدأ متعال بیان کرده است. واژگان کایم، وجود خدا، استدلال عقلی صریح، استدلال عقلی ضنین.

\* تاریخ دریافت: ۱۳۹۵/۵/۱۰ ـ تاریخ پذیرش: ۱۳۹۶/۱/۳۱.

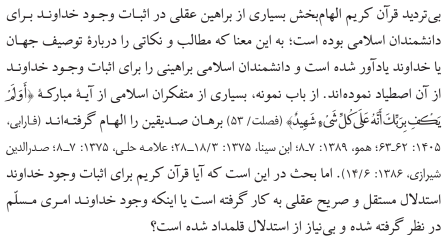
۱. دانشیار دانشگاه علوم اسلامی رضوی (saddelbari@gmail.com).

آموزههای قرآنی



دكترى فلسفه و كلام اسلامي دانشگاه علوم اسلامي رضوي (نويسندهٔ مسئول) (es-arefi@yahoo.com).

#### طرح مسئله



آنچه اساس این مسئله را تشکیل می دهد این است که آیا مخاطبان قرآن منحصر در معتقدان به وجود خداوندند یا ملحدان و منکران خداوند نیز جزء مخاطبان قرآن به شمار می آیند؟ در صورت نخست، وجود استدلال مستقل برای اثبات وجود خداوند در قرآن کریم قابل اثبات نیست؛ زیرا طبق این فرض نیازی به استدلال مزبور نیست تا قرآن کریم آن را یادآور شود. اما در صورت دوم که بپذیریم برخی مخاطبان قرآن را ملحدان و منکران خداوند تشکیل می دهند، به ویژه اگر در عصر نزول قرآن، ملحدان و منکران خداوند وجود داشته باشند و از مخاطبان قرآن به شمار آیند، می توان گفت که استدلال مستقل و صریح در قرآن ضروری خواهد بود؛ زیرا همان گونه که قرآن کریم به مشرکان توجه نموده و برای ابطال نظریهٔ آنها دلایل مختلفی برای اثبات توجید بیان نموده است، لابد ملحدان به ویژه ملحدان عصر نزول را نیز مورد توجه قرار داده و بطلان اعتقاد آنها را نمایان نموده است و این امر جز با براهین اثبات وجود خداوند ممکن نیست. پس بر اساس این فرض، تحقق برهان یا برهانهای مستقل و صریح عقلی برای نیست. پس بر اساس این فرض، تحقق برهان یا برهانهای مستقل و صریح عقلی برای نیست. پس بر اساس این فرض، تحقق برهان یا برهانهای مستقل و صریح عقلی برای اثبات وجود خداوند در قرآن کریم لازم خواهد بود.

برای بررسی این مسئله، نخست دیدگاه دانشمندان اسلامی را در این باره ارزیابی می کنیم و سپس برخی آیات مربوط به این مسئله را مورد بررسی قرار می دهیم.



## بررسی دیدگاهها



دیدگاه های گوناگون دربارهٔ این مسئله وجود دارد که دست کم سه دیدگاه را در این باره بررسی می کنیم:

### ١. عدم استدلال

بر اساس یک دیدگاه، قرآن کریم وجود خداوند را بی نیاز از استدلال دانسته و در صدد اثبات آن برنیامده است. دلیل این مطلب بر اساس گزارش برخی از محققان معاصر، یکی از دو چیز می تواند باشد: یا قرآن کریم هستی خداوند را برای کسانی که در آفرینش آسمان و زمین بنگرند، روشن و بدیهی قلمداد کرده است (حسینی بهشتی، ۱۳۶۳: ۱۳۶۹) و یا اینکه مخاطبان قرآن، مشرکان جزیرهٔ عربستان بوده و به اصل مبدأ متعال به عنوان آفریدگار جهان اعتقاد داشته اند، لکن در ادارهٔ جهان به خدایان دیگر قائل بوده اندردان قراملکی، ۱۳۸۶: ۶۴-۶۵) و در هر حال، اصل وجود آفریدگار در محیط نزول قرآن مورد قبول همگان بوده و نیاز به استدلال و برهان نداشته است. این مطلب از آیات متعدد استفاده می شود، برای نمونه:

\_ ﴿ وَلَئِنُ سَأَلَٰتُهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ اللهُ ﴾ (عنكبوت/ ۶۱)؛ اگر از آنها بپرسی كه آسمانها و زمین را چه كسی آفریده و خورشید و ماه را چه كسی تسخیر كرده است، خواهند گفت خدا.

\_ ﴿ وَلَئِنْ سَأَلَّتُهُمْ مَنْ نَزَّلَ مِنَ الشَّمَاءِ مَاءً فَأَحْيَابِهِ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِمَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ اللهُ ﴾ (عنكبوت/ ٤٣)؛ اگر از آنها بپرسى كه چه كسى از آسمانها باران مى فرستد و به وسيلهٔ آن زمين را پس از مرگش زنده مى كند، خواهند گفت خدا.

 برخی آیات نه تنها از اعتراف بت پرستان به وجود خداوند حکایت می کنند، بلکه بیانگر این هستند که آنها معتقد به خالق یکتا بوده، بتها را مقربان و شفیعان درگاه او می دانستند و بر این پندار بودند که با پرستش آنها می توانند به خدای یکتا نزدیک گردند: ﴿وَیَعُبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ مَالاَیضُ وَمُولاً یَنْفَعُهُمْ وَیَقُولُونَ هَوُلاً و شُفَعَاوُنَا عِندَ اللهِ ﴿ (یونس / ۱۸) ؛ آنها به جای خدا موجوداتی می پرستند که نه به آنها ضرر می زنند و نه سودی می رسانند و می گویند که آنان شفیعان ما نزد خدایند.

بر اساس آیات مزبور، وجود خداوند نزد بتپرستان امری مفروض و مسلم بـوده و نیاز به استدلال و برهان ندارد.

### بررسی دیدگاه اول

تمام بودن این نظریه در گرو تمام بودن ادلهٔ آن است. برای بررسی دقیق آن، نخست ادلهٔ مزبور را مجدداً یادآور می شویم و سپس به ارزیابی هر یک از آن ها می پردازیم. برای اثبات دیدگاه یادشده سه دلیل ذکر شده است:

۱. بدیهی بودن وجود خداوند برای کسانی که به آفرینش عالم طبیعت و پیدایش آسمان و زمین بنگرند؛ ۲. مخاطبان قرآن کسانی بودند که اصل مبدأ را قبول داشتند؛ ۳. آیات فراوانی از اعتراف بت پرستان به وجود مبدأ حکایت می کند.

به نظر می رسد که پذیرش ادلهٔ مزبور بسیار مشکل است. اشکال دلیل اول این است که در این دلیل وجود خداوند بدیهی تلقی شده و این بداهت اختصاص به کسانی یافته که به آفرینش آسمانها و زمین بنگرند و در رفت و آمد روز و شب (ر.ک: اَل عمران/ ۱۹۰) و نظم فصول چهارگانه تفکر و تعقل نمایند (ر.ک: فصّلت/ ۱۰)، در حالی که تدبر در هریک از امور یادشده برهانی را برای وجود خداوند پدید می آورد؛ زیرا از تعقل در حدوث آنها خدای قدیم، از تفکر در امکان آنها خدای واجب، از تدبر در حرکت آنها خدای محرک، و از توجه به نظم آنها خدای ناظم ثابت می شود. بنابراین کسی که از طریق تدبر در عالم طبیعت و آفرینش آسمانها و زمین و مانند آنها به خدا می رسد، در حقیقت از طریق برهان، خدا را اثبات کرده و به او رسیده است، نه اینکه وجود خداوند برای او بدیهی و بی نیاز از استدلال و برهان بوده است.



(FD)

تمام بودن دلیل دوم بر این اساس استوار است که اثبات شود هیچ ملحد و منکری در عصر نزول قرآن وجود نداشته و مخاطبان قرآن منحصر به کسانی بوده که اصل مبدأ را قبول داشته اند. به نظر می رسد که نه تنها دلیلی برای اثبات مطلب مزبور وجود ندارد، بلکه دلیل بر خلاف آن تحقق دارد (ر.ک: ابراهیم/ ۸-۱۰) که در ادامه یادآوری خواهد شد. دلیل سوم متوقف بر این است که آیات مربوط به یکتاشناسی منحصر به آیاتی باشند که اصل مبدأ در آنها مفروض و مفروغ عنه گرفته شده است، در حالی که ممکن است آیاتی وجود داشته باشند که اصل مبدأ در آنها مسلّم نباشد که در ادامهٔ همین بحث به

### ۲. استدلال ضمنی و تلویحی

برخى آيات مزبور اشاره خواهد شد.

بر اساس دیدگاه دوم، اصل مبدأ متعال از منظر قرآن مسلّم در نظر گرفته شده و استدلال و برهان به صورت مستقیم برای اثبات او ذکر نشده است، ولی برخی آیات به صورت غیر مستقیم مستلزم اثبات مبدأ است.

استاد مصباح یزدی از کسانی است که این دیدگاه را پذیرفته و آن را وجه جمع برای دیدگاه های مخالف به شمار آورده است:

آنچه به عنوان وجه جمع ... می توان گفت این است که ممکن است قرآن کریم مستقیماً در صدد اثبات وجود خدا برنیامده باشد و یا وجود خدا را قریب به بدیهی و بی نیازی از استدلال می دانسته و یا با منکران قابل توجهی مواجه نبوده است و طرح کردن آن را که ممکن بود موجب وسوسه شود خلاف حکمت دانسته است. ولی به هر حال می توان از بیانات قرآن استدلالهایی برای این مطلب به دست آورد و حتی بعید نیست خود قرآن هم به طور غیر مستقیم به این استدلالها توجه داشته باشد؛ مثلاً منافاتی ندارد که آیهای مستقیماً در صدد اثبات یگانگی خدا باشد، ولی به طور غیر مستقیم اصل وجود خدا را هم ثابت کند (۱۳۷۳: ۲۴/۳۱).

### بررسی دیدگاه دوم

در این دیدگاه دو ادعا مطرح شده است: ۱. در قرآن استدلال ضمنی و تلویحی برای اثبات خداوند وجود دارد؛ ۲. در قرآن کریم، استدلال صریح، مستقیم و مستقل برای اثبات وجود خداوند تحقق ندارد. تمام بودن دیدگاه مزبور در گرو اثبات این دو ادعاست.

به نظر می رسد که ادعای اول جای تردید نداشته و قابل انکار نیست؛ زیرا در بسیاری از آیات، استدلال ضمنی و تلویحی برای اثبات مبدأ وجود دارد. اما ادعای دوم قابل اثبات نبوده و با مشکل دیدگاه اول روبه روست. به دیگر سخن، اثبات ادعای دوم بر این اساس استوار است که اثبات وجود خداوند برای همگان مسلم و مفروغ عنه بوده و در عصر نزول قرآن، ملحد و منکری تحقق نداشته است، در حالی که در بررسی دیدگاه اول معلوم شد که مطلب یادشده اثبات شدنی نیست.

### ٣. استدلال مستقيم و مستقل و صريح

دیدگاه دیگر حاکی از آن است که هرچند اصل آفریدگار جهان در بسیاری از آیات مسلّم در نظر گرفته شده، لکن در برخی آیات به صورت مستقل و صریح به اثبات آن پرداخته شده و با استدلالهای ساده و در عین حال متقن، اصل مبدأ متعال به اثبات رسیده است.

امام خمینی از کسانی است که این دیدگاه را پذیرفته است. او هنگامی که مطالبی دربارهٔ جامعیت قرآن بیان می کند، آخرین مطلبی را که در این باره یادآور می شود این است که قرآن کریم برهانهایی را برای اثبات معارف الهی، از جمله اثبات ذات حق تعالی و اوصاف کمالیهٔ او اقامه نموده و آنها را به اثبات رسانده است:

یکی دیگر از مطالب این صحیفهٔ الهیه، کیفیت احتجاجات و براهینی است که ذات مقدس حق تعالی با خود اقامه فرموده بر اثبات مطالب حقه و معارف الهیه؛ مثل احتجاج بر اثبات حق و توحید و تنزیه و علم و قدرت و دیگر اوصاف کمالیه (موسوی خمینی، ۱۳۶۸: ۲۱۱).

شهید به شتی (حسینی به شتی، ۱۳۶۳: ۴۱)، آیة الله جوادی آملی (۱۳۷۵: ۱۲۶؛ ۱۳۸۵: ۲۶/۲) و آیة الله سبحانی تبریزی (۱۳۶۱: ۱۲۷/۲) نیز این دیدگاه را تأیید کرده اند.

### بررسی دیدگاه سوم

این دیدگاه بر این مسئله مبتنی است که ارکان اساسی آن چیست؟ آیا ارکان مزبور قابل اثبات است یا خیر؟

ركن اساسى اين ديدگاه را دو چيز تشكيل مىدهد: ١. وجود ملحدان و منكران



خداوند و مخاطب قرار گرفتن آنها برای قرآن؛ ۲. وجود آیات قرآنی برای پاسخ به ملحدان مزبور.

به نظر می رسد که رکن اول قابل اثبات است؛ زیرا نه تنها ملحدان و منکران خداوند پس از عصر نزول وجود دارند، بلکه در عصر نزول قرآن نیز وجود داشته اند که برخی آیات نیز از وجود آنها حکایت دارد، از جمله آیهٔ زیر که بیانگر وجود ملحدان در عصر نزول قرآن بوده و حکایت از عقیدهٔ مادیگری آنان در همهٔ امور دارد: ﴿وَقَالُوامَاهِیَ اِللّاَیْنَائُمُوتُ وَخَیّاوَمَایُهٔاِلْالدَّهُرُومَالَهُمْ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمْ إِلّا یَظُنُونَ ﴿ (جاثیه / ۲۲)؛ گفتند که زندگی جز همین زندگی دنیای ما نیست که در آن می میریم و زنده می شویم و جز مرور زمان چیزی ما را نابود نمی کند، و آنها بر این [مدّعا] علمی ندارند و تنها گمان پردازی می کنند.

این آیه به وضوح حکایت از منکران خداوند دارد؛ زیرا کسانی که نابودکننده را تنها مرور زمان، و زندگی و مرگ را اثر فیزیکی و شیمیایی اجتماع اجزا و ماده میدانند که در مرور زمان فرسوده گردیده و از بین میرود، آشکارا منکر مبدأ متعال بوده و به خالقی به نام خداوند معتقد نیستند. پس رکن اول قابل انکار نبوده و جای تردید ندارد (مغنیه، ۲۹/۲: ابن کثیر دمشقی، ۲۴۱۹: ۲۴۷/۷).

با اثبات رکن اول، رکن دوم نیز اثبات می شود؛ زیرا هنگامی که منکران خداوند در عصر نزول قرآن وجود داشته باشند و از مخاطبان قرآن به شمار آیند، بی شک قرآن کریم به رد نظریهٔ آنها می پردازد و برهان یقین زا و شک زدا بر ابطال دیدگاه آنها اقامه می کند. روشن است که برهان مزبور چیزی جز استدلال مستقل و صریح بر وجود خداوند نیست. پس رکن دوم دیدگاه مزبور نیز قابل اثبات بوده و مشکلی ندارد.

حاصل آنکه دربارهٔ برهان و استدلال عقلی بر وجود خداوند در قرآن، سه دیدگاه پدید آمده و در بررسی آنها معلوم می شود که دیدگاه قابل دفاع و در خور پذیرش، دیدگاه سوم است که بیانگر استدلال مستقل و صریح بر وجود مبدأ متعال در قرآن کریم است. حال باید دید که کدام آیه حکایت از استدلال مزبور دارد و کیفیت استدلال آن چگونه است؟ در ادامهٔ نوشتار برای نمونه به تبیین سه آیه از آیات و کیفیت استدلال و عنوان برهان مربوط به آنها خواهیم پرداخت.



### برخى آيات مورد استدلال

پیش از ورود به آیات باید توجه داشت که ممکن است ارائهٔ برهان مستقیم بر وجود خداوند در قرآن کریم، به روش رایج در منطق نباشد. روش رایج در منطق این است که صغری و کبری مجزا از یکدیگر ذکر می شوند و به نتیجهٔ آنها تصریح می شود. اما در برهانی که قرآن مطرح می کند، ممکن است که یکی از صغری یا کبری به وضوح واگذار شود و به آن تصریح نشود و نیز ممکن است که نتیجهٔ یک امر، بدیهی و بی نیاز از یادآوری قلمداد شود. روش مزبور هرچند در منطق رایج و مطلوب نیست، امری رایج و مرسوم بین عقلاست؛ زیرا بسیاری از علما در علوم مختلف، هنگامی که بر مدعای خود برهان اقامه می کنند، اگر برخی مقدمات آن به نظرشان بدیهی و واضح باشد، از ذکر آن خودداری می کنند و همچنین در بسیاری از موارد، نتیجه را به وضوح واگذار می کنند و آن را یادآور نمی شوند. پس از یادآوری مطلب مزبور، آیات مورد بحث را به تریب زیر بررسی می کنیم:

الف) آیهٔ ﴿أَمْ خُلِقُوامِنْ غَیْرِشَیْ وَأَمْ هُمُ الْکَالِقُونَ ﴾ (طور/ ۳۵) (آیا آنان بدون هیچ علتی آفریده شده اند، یا خودشان آفریدگار خودشان هستند) حاکی از یک برهان مستقل به عنوان برهان علیت بر وجود خداوند است. قبل از کیفیت استدلال به این آیه، توضیح مختصری دربارهٔ برهان علیت ذکر می کنیم. این برهان را می توان این گونه بیان کرد: جهان معلول است و هر معلول نیاز به علت دارد؛ پس جهان نیاز به علت دارد که یا خداوند است و یا باید به خداوند منتهی شود، وگرنه یکی از این چهار تالی فاسد لازم می آید: ۱. معلول بدون علت، ۲. علت شیء لنفسه، ۳. دور، ۴. تسلسل. بطلان سه امر اول بدیهی و بی نیاز از توضیح است و بطلان امر چهارم با دلایل گوناگون در جای خود به اثبات رسیده است (صدرالدین شیرازی، ۱۳۸۶: ۹۷۶؛ طباطبایی، ۱۳۶۲: ۱۶۷۷).

### كيفيت استدلال

این آیه دلیل مستقل و صریح را بر اساس برهان علیت برای اثبات وجود خداوند ارائه و در تقریر آن سه گزینه را مطرح می کند؛ دو گزینه به صورت صریح و گزینهٔ سوم به صورت ضمنی. پس از ابطال دو گزینهٔ اول، گزینهٔ سوم تعین می یابد و مبدأ متعال به اثبات می رسد. گزینه های مزبور به قرار زیر است:



۱. خلقت انسان بدون هیچ علتی؛ یعنی در عین حالی که مخلوق است، بدون هیچ علتی (بدون علت فاعلی و قابلی) پدید آمده است. این گزینه با گزارهٔ ﴿أَمْ خُلِقُوامِنْ غَیْرِ شَده است.
 شَیْءِ ﴾ بیان شده است.

۲. اتحاد علت و معلول؛ یعنی معلول بودن انسان و نیازمندی اش به علت مورد پذیرش است، لکن خود علت خویش بوده و خویشتن را به وجود آورده است. این گزینه با جملهٔ ﴿أُمْ هُمُ الْحَالِقُونَ﴾ بیان شده است.

۳. آفرینش انسان و دیگر مخلوقات توسط خداوند. این گزینه از ضمن این آیه و صریح آیات دیگر به دست می آید.

از آنجا که بطلان دو گزینهٔ اول، بدیهی و بینیاز از توضیح بوده، قرآن کریم به آن نپرداخته و آن را به وجدان و فطرت انسان واگذار کرده است؛ زیرا هر انسانی بطلان گزینهٔ اول را مییابد و فطرت انسانی و وجدان آدمی، پیدایش معلول و مخلوق بدون علت و خالق را نمیپذیرد. نیز شعور عامهٔ مردم به بیپایگی گزینهٔ دوم اعتراف می کند؛ زیرا هیچ پدیده و معلولی نمیتواند پدیدآورنده و علت خود باشد، چرا که از آغاز و بدون واسطه به تقدم شیء بر نفس و تناقض منتهی می شود که بطلان آن از بدیهیات اولیه به شمار آمده و وجدان هر انسانی به آن اعتراف می کند. با بطلان گزینهٔ اول و دوم، صحت و ضرورت گزینهٔ سوم به اثبات می رسد و آن اینکه خالق انسان و مخلوقات دیگر، موجودی است که خود معلول و مخلوق نبوده و هستی او عین ذاتش بوده و دیگر، موجودی است که خود معلول و مخلوق نبوده و هستی او عین ذاتش بوده و ازلی و ابدی است. از چنین موجود به وسیلهٔ واژهٔ «الله» یا «خدا» حکایت می شود.

آیهٔ بعد به پیدایش آسمان و زمین اشاره می فرماید: ﴿أَمْ خَلَقُواالسَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ بَلُ لَا يُوقِنُونَ ﴾ (طور/ ۳۶)؛ یا اینکه آنان آسمان و زمین را آفریدهاند، بلکه آنان به گفتهٔ خود یقین ندارند. مسئلهای که جای طرح دارد این است که آیا این آیه متمم و مکمل استدلال در آیهٔ قبل است یا بیانگر استدلال جدیدی است؟ در پاسخ به این پرسش دو احتمال مطرح است:

۱. طبق یک احتمال، آیهٔ مزبور تتمهٔ استدلال قبل بوده و آن را تکمیل می کند (حسینی بهشتی، ۱۳۶۳: ۴۴-۴۵)؛ به این بیان که در آیهٔ اول، دو گزینه مطرح شده (پیدایش انسانها بدون خالق یا پیدایش آنها به وسیلهٔ خودشان) و آیهٔ دوم گزینهٔ سوم را مطرح می کند و آن اینکه بر فرض پذیرش آفرینش انسان توسط خودش، خالق آسمانها و



زمین کیست؟ آیا آنها را نیز انسان آفریده است؟ هر انسانی بر اساس وجدان و فطرت اعتراف می کند که آدمی نمی تواند خالق آسمانها و زمین باشد، بنابراین اعتراف می کند که هم خالق انسان و هم خالق آسمانها و زمین خداوند متعال است. پس به وسیلهٔ آیهٔ دوم استدلال کامل گردیده و وجود مبدأ متعال اثبات می گردد. «بر فرض اینکه پذیرفته شد، آنان خویشتن را به وجود آورده باشند، باز جای سؤال باقی است که چه کسی آسمانها و زمین را آفریده است؟ آیا می توان گفت که همین افراد آسمانها و زمین را آفریده اند؟ و به این پرسش با جملهٔ ﴿أَمْ خَلَقُواالسَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ﴾ اشاره شده است» (سبحانی تبریزی، ۱۳۶۱: ۱۲۹۲). به نظر می رسد که این قول جای تأمل دارد؛ زیرا: اولاً تتمه و تکمله در جایی معنا دارد که استدلال بدون آن ناقص باشد، در حالی که با

اولا نتمه و نحمله در جایی معنا دارد که استدلال بدون آن نافص باسد، در حالی که با قطع نظر از آیهٔ دوم همان گونه که بیان شد استدلال تمام است و نیاز به تکمله نیست. ثانیا اگر کسی تقدم شیء بر نفس و تناقض را نادیده بگیرد و بپذیرد که انسان خالق

تانیا ۱ کر کسی تقدم شیء بر نفس و تنافص را نادیده بخیرد و بپدیرد که انسان حالق خویش است، خواهد پذیرفت که آسمانها و زمین نیز خالق خودشان هستند؛ زیرا هیچ تفاوتی نیست بین اینکه انسان خالق خودش باشد یا آسمانها و زمین؛ اگر اولی برای کسی پذیرفتنی باشد، دومی نیز برای او چنین خواهد بود.

ثالثاً اگر کسی به پذیرش تناقض تن دهد و بپذیرد که انسان خالق خود است، می پذیرد که انسان خالق آسمانها و زمین نیز هست؛ زیرا همان گونه که آفرینش انسان به وسیلهٔ خودش محال و تناقض آمیز است، آفرینش آسمانها و زمین نیز به وسیلهٔ انسان محال است و اگر کسی اولی را بپذیرد، دومی را نیز خواهد پذیرفت.

۲. طبق احتمالی دیگر، آیهٔ دوم حاکی از استدلال مستقل بر وجود خداوند است (جوادی آملی، ۱۳۷۵: ۱۲۸). با توجه به مشکلات قول اول، می توان گفت که قول دوم پذیرفتنی است.

اما در اینجا این پرسش مطرح می شود که اگر آیهٔ دوم استدلال مستقل است، کیفیت استدلال به آن چگونه است؟ در پاسخ می توان گفت که کیفیت استدلال در این آیه، به همان شیوهٔ استدلال در آیهٔ اول است، با این تفاوت که یک گزینه در اینجا اضافه شده است. بیان مطلب اینکه در پیدایش آسمانها و زمین چهار احتمال است: ۱. بدون خالق، ۲. به وسیلهٔ خودشان، ۳. به وسیلهٔ خداوند. از آنجا



که دو گزینهٔ اول در آیهٔ اول مطرح شده و بطلان آن بدیهی بوده است، در این آیه از ذکر آنها خودداری شده و تنها گزینهٔ سوم صراحتاً و گزینهٔ چهارم ضمناً بیان شده است. به بطلان گزینهٔ سوم همه اعتراف دارند؛ زیرا احدی نگفته است که آسمانها و زمین، مخلوق و مصنوع انسان است؛ پس صحت گزینهٔ چهارم امری ضروری است و ییدایش آسمانها و زمین توسط خداوند به اثبات می رسد.

اشكال: ممكن است گفته شود كه هيچ يك از گزينه هاى يادشده پذيرفتنى نيست و گزينه ديگرى قابل طرح است و آن اينكه آفرينش انسانها، آسمانها و زمين توسط خدايى غير الله است. به پاسخ اين اشكال در آيه ﴿أَمْ لَهُمْ إِلَهُ غَيْرُ اللهِ سُجُّانَ اللهِ عَمَّا يُشُرِكُونَ ﴾ (طور/ ۴۳) اشاره شده و در بحث توحيد نيز بي پايگي آن به اثبات رسيده است.

از مطالب یادشده به دست می آید که آیات مزبور نخست به وجود شک در اصل مبدأ و منشأ پیدایش آن و فرضهای شک آفرین پرداخته و سپس بطلان آن را وجدانی نموده و به وجود مبدأ هستی اعتراف گرفته است.

ب) مفاد دو آیهٔ مبارکهٔ ﴿یَاآیُّهَااتَّاسُ أَنْتُمُ الْفَقَرَاءُ إِلَى اللهِ وَاللهُ هُوَ الْغَنِیُ الْغَنِیُ و اللهُ الْغَنِیُ و الله الْغَنِی و شما نیازمندید)، بیانگر برهان مستقل، مستقیم و صریح به عنوان برهان امکان است. برهان امکان و وجوب یکی از براهین محکم و متقن فلسفی برای اثبات وجود خداوند است. حاصل برهان امکان این است که انسان و سایر موجودات عالم، ممکن هستند و باید به واجب منتهی شوند، وگرنه دور محال یا تسلسل باطل و بی پایان لازم می آید.

### كيفيت استدلال

آیهٔ اول از نیازمندی انسان به خداوند، و انحصار بی نیازی به خداوند حکایت دارد. آیهٔ دوم بیانگر انحصار بی نیازی به خداوند و نیازمندی انسانهاست (طباطبایی، ۱۴۱۷: ۱۴۱۸؛ ۱۴۹۸؛ و ۱۳۲۸: ۱۳۲۸؛ رحیلی، ۱۴۱۸: ۱۴۲۸؛ رحیلی، ۱۴۱۸: ۲۲۹/۲۲؛ رحیلی، ۱۴۱۸: ۲۲۹/۲۲؛ رحیلی، ۱۴۱۸: ۲۲۰/۲۲؛ رحیلی، ۱۴۱۸: ۲۲۰/۲۲؛ مکارم شیرازی، ۱۳۷۴: گفت که کیفیت استدلال بر مادقی، ۱۴۰۶: ۲۲۰/۲۴). با توجه به محتوای آیات می توان گفت که کیفیت استدلال بر مقدمات زیر استوار است:



۱. فقر و نیازمندی، ذاتیِ انسان و سایر ممکنات بوده و انفکاکناپذیر است.
 ۲. غنای ذاتی، منحصر به خداوند بوده و در موجودات دیگر یافت نمی شود.

نتیجه: از آنجا که فقر و نیازمندی غیر منفک از انسان و سایر ممکنات است، آنان در تمام حالات و شئون، چه در اصل هستی و چه بعد از آن، پیوسته نیازمندند. بنابراین هم اصل پیدایش انسان و سایر ممکنات و هم بقای آنها دلیل بر وجود غنی بالذات و مطلق است. پس در آیات یادشده از طریق نیازمندی و ممکن بودن انسانها و سایر ممکنات، بر وجود خدای واجب و غنی استدلال شده است.

شایان یادآوری است از آنجا که واژهٔ «فقر» در آیات یادشده به صورت مطلق آمده است، هم با فقر وجودی سازش دارد و هم با فقر ماهوی و هم با نیازمندی ممکنات در تمام شئون. پس می توان گفت که بر اساس این آیات، هم از طریق امکان فقری می توان استدلال کرد و هم از طریق امکان ماهوی.

ج) آیه ﴿ أَفِی اللهِ شَكُّ فَاطِرِ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ (ابراهیم / ۱۰)، برهان مستقل را از طریق برهان حدوث برای اثبات وجود خداوند بیان می کند. قبل از تقریر برهان مزبور بر اساس این آیه، نخست به توضیح مختصر برهان حدوث می پردازیم و سپس دیدگاهها را دربارهٔ این آیه یاد آور شده و برهان حدوث را بر اساس آن تقریر و تبیین می کنیم.

توضیح برهان حدوث: حدوث عبارت است از مسبوق بودن شیء به عدم و این خود دو قسم است: زمانی و ذاتی. برهان حدوث بر اساس این دو قسم قابل تقریر است:

### حدوث زماني

موجودی که سابقهٔ نیستی زمانی دارد، در پیدایش خود نیازمند علت است و آن علت یا واجب بالذات است و یا باید منتهی به واجب بالذات گردد، وگرنه دور باطل و یا تسلسل محال لازم می آید.

### حدوث ذاتي

هر موجودِ ممکن سابقهٔ نیستی ذاتی دارد؛ یعنی ذات هر ممکنی خالی از وجود است و این نیستی ذات و خالی بودن آن از وجود، سابق بر هستی آن است؛ زیرا از یک طرف خالی بودن ممکن از وجود، از حاق ذاتش انتزاع می شود و یک امر ذاتی به شمار



می آید و وجود از سوی علت پدید می آید و یک امر عرضی قلمداد می شود. از طرف دیگر، امر ذاتی مقدم بر امر عرضی است. بنابراین خالی بودن ذات ممکنات از وجود، مقدم بر هستی آنهاست. پس وجود هر ممکنی مسبوق به عدم ذاتی بوده و نیاز به علت دارد و آن علت یا واجب بالذات است و یا به واجب بالذات منتهی می شود و در غیر این صورت دور محال و تسلسل بی پایان پدید می آید.

### بررسی دیدگاهها

در اینکه این آیهٔ ﴿أَفِى اللهِ شَكُّ فَاطِرِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ﴾ (ابراهیم / ۱۰) بیانگر برهان بر وجود خداوند است یا نه، احتمالات و بلکه اقوال مختلفی وجود دارد و مهم ترین آنها احتمالات ذیل است:

۱. بر اساس یک احتمال، آیهٔ مزبور هیچ ارتباطی با اثبات وجود خداوند ندارد و تنها ناظر به توحید در الوهیت و ربوبیت است. علامه طباطبایی از کسانی است که این احتمال را پذیرفته و برای اثبات آن چنین استدلال کرده که آیهٔ مزبور در مقابل کلام مشرکان بوده که گفتهاند: ﴿إِنَّالْهُوْرَا عِمَا أُرْسِلُمُ بِهِ وَإِنَّا لَهُي شَكِّ عِالَيْ مُونِينٍ (ابراهیم/ ۹)؛ ما به آنچه که بدان فرستاده شده اید کافریم و حتماً از آنچه که به سوی آن میخوانید در شک و تردید هستیم. از این آیه استفاده می شود که آنان خالق متعال را قبول داشته و منکر رسالت رسول خاتم می از این آیه استفاده ناز در ربوبیت بوده اند (۱۴۱۷: ۱۲۶/۱۲). بنابراین آیهٔ مزبور ارتباطی با استدلال بر وجود خداوند ندارد.

۲. طبق احتمال دیگر، آیهٔ یادشده بیانگر برهان صدیقین است. آیةالله جوادی آملی این احتمال را تأیید کرده است (۱۳۸۵: ۲۱۶/۲).

۳. بر اساس احتمال دیگر، آیهٔ مزبور به برهان فطرت اشاره دارد؛ به این معنا که آفرینش انسان به گونهای است که خداشناسی در عمق آن نهفته است و این آیه اشاره به شناخت فطری دارد (فضل الله، ۱۴۱۹: ۵۱/۵؛ حنفی، ۲۰۰۴: ۱۵۱/۱؛ معرفت، ۱۴۱۰: ۹۳۳/۶؛ میانگر، ۱۳۸۸: شهر ۱۸۸۸/۱۸).

۴. بر پایهٔ احتمال دیگر، آیهٔ مزبور حاکی از برهان حدوث بر وجود خداوند است. برای اثبات این مطلب، نخست به توضیح آیهٔ مزبور می پردازیم و سپس کیفیت استدلال



به این آیه را بر اساس برهان حدوث یادآور می شویم. در این آیه، خداوند به عنوان «فاطر» یاد شده است و «فطر» به معنای شکافتن از طول و «فاطر» به معنای شکافنده است (راغب اصفهانی، ۱۳۹۲: ۱۳۹۶؛ فراهیدی، ۱۴۱۰: ۴۱۸/۷). در قرآن کریم هر وقت این ماده به خداوند نسبت داده می شود به معنای آفریدن است و این واژه در معنای مزبور به نوعی عنایت استعمال و گویا ظلمت عدم به وسیلهٔ نور هستی شکافته می شود (طباطبایی، ۱۴۱۷: ۲۶/۱۲؛ مکارم شیرازی، ۱۳۷۴: ۲۸/ ۲۸۷)، همان گونه که تاریکی شب به وسیلهٔ سپیدهٔ صبح دریده می شود. بنابراین فاطر در این آیه به معنای خالق و آفریننده است و در آن، مسئلهٔ شک در وجود خداوند به صورت استفهام انکاری مطرح شده است و برای زوال آن، پیدایش آسمانها و زمین به وسیلهٔ خداوند یادآوری شده است.

کیفیت استدلال به این آیه در قالب برهان حدوث، بر مقدمات زیر استوار است:

۱. آسمان و زمین حادث و پدیده است؛ ۲. هر حادث و پدیدهای نیاز به خالق و پدیدآورنده دارد؛ ۳. خالق و پدیدآورندهٔ آنها خداوند است.

حال باید دید که مقدمات یادشده از این آیه قابل استفاده است یا خیر؟ مقدمهٔ اول و سوم به روشنی از این آیه به دست می آیند؛ زیرا آیهٔ مبارکه بر مقدمهٔ سوم بالمطابقه و بر مقدمهٔ اول بالالتزام دلالت دارد. دلالت آن بر مقدمهٔ سوم واضح بوده و با صراحت تمام خداوند را خالق آسمانها و زمین قلمداد می کند. اما دلالت آن بر مقدمهٔ اول بدین جهت است که این مقدمه، لازم بیّن مقدمهٔ سوم به شمار می آید؛ زیرا وقتی که خداوند خالق و محدث آسمان و زمین بود، لازم بیّن آن مخلوق بودن و حادث بودن آنهاست؛ پس مقدمهٔ اول و سوم به وضوح از این آیه استفاده می شود. مقدمهٔ دوم به عنوان یک کبرای کلی، امری بدیهی و بی نیاز از بیان است؛ زیرا نیازمندی پدیده و معلول به پدیدآورنده و علت را همهٔ عقلا می دانند و کفار و مشرکان نیز در آن تردید ندارند. از همین جهت قرآن کریم آن را به وضوح و بداهتش واگذار کرده و از ذکر آن خودداری نموده است. تا کنون معلوم شد که آیهٔ مبارکه بیانگر یک برهان مستقل بر وجود خداوند بوده و آن را در قالب برهان حدوث یادآور شده است (موسوی سبزواری، ۱۲۰۸: ۱۲۰۸۱). حال این مسئله مطرح می شود که اثبات وجود خداوند در این آیه هدف اصلی بوده یا مقدمه مسئله مطرح می شود که اثبات وجود خداوند در این آیه هدف اصلی بوده یا مقدمه برای اثبات توحید؟ در این باره دست کم دو دیدگاه پدید آمده است:



۱. طبق یک دیدگاه، هدف اصلی در این آیه توحید در عبادت و نفی بت پرستی بوده و اثبات وجود خداوند مقدمه برای این هدف است. وجه مقدمه بودن این است که در اذهان بت پرستان این مطلب به عنوان کبرای کلّی مرتکز بوده که هر کس خالق جهان باشد، مدبّر نیز بوده و شایسته عبادت است. این آیه برای اثبات توحید، خداوند را مبدأ هستی و خالق آسمانها و زمین معرفی می کند تا اینکه مدبر بودن و شایستگی عبادت آن بر اساس ارتکاز ذهنی بت پرستان به اثبات برسد. «هدف از طرح آفریدگاری، اثبات منحصر به فرد بودن عبادت به اوست... به عبارت فشرده تر، در وجدان این قوم یک مطلب ضمنی وجود داشته و آن اینکه آن کس که خالق است او نیز مدبر است. اگر به حکم فاطِرالسَّمَوَاتِ داشته و آن اینکه آن کس که خالق است او نیز مدبر است. اگر به حکم فاطِرالسَّمَواتِ و او را باید پرستش نمود و از پرستش غیر او پرهیز نمود» (سبحانی تبریزی، ۱۳۶۱: ۱۳۸۲–۱۳۹۹).

۲. دیدگاه دیگر این است که هدف اصلی در این آیه، اثبات وجود خداوند است، نه اثبات توحید (حسینی بهشتی، ۱۳۶۳: ۴۱).

به نظر مى رسد كه آيهٔ مورد بحث با ديدگاه دوم سازش دارد؛ زيرا آيهٔ مباركه آشكارا دلالت بر دو مطلب دارد: يكى شك در اصل وجود خداونـد كه بـا استفهام انكـاري وأفي الله شَكُ و بيان شده و ديگر استدلال بـر وجـود خداونـد كـه بـا جملـهٔ ﴿فَاطِرِالسَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَ يادآورى شده است.

### نتیجهگیری

۱. برخی آیات، حاکی از وجود ملحدان و منکران خداوند بوده و قرآن کریم به دیدگاه آنها توجه داشته و از طریق برهانهای صریح و مستقل عقلی بر وجود خداوند بطلان دیدگاه آنها را نمایان ساخته است.

۲. قرآن کریم دست کم سه برهانِ علیت، امکان و حدوث را به صورت مستقیم در
 این باره یادآور شده است.

٣. آية ﴿أَمْ خُلِقُوامِنَ غَيْرِ شَىءٍ أَمْ هُمُ الْخَالِقُونَ﴾ (طور/ ٣٥) از طريق برهان عليت، آية ﴿وَاللهُ الْغَنِيُ وَأَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ﴾ (محمد/ ٣٨) به وسيلة برهان امكان و آية ﴿أَفِى اللهِ شَكُّ فَاطِرِ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ﴾ (ابراهيم/ ١٠) از راه برهان حدوث به اثبات وجود خداوند پرداخته اند.



#### كتابشناسي

- ابن سينا، حسين بن عبدالله، الاشارات و التنبيهات، شرح خواجه نصيرالدين محمد طوسى و شرح الشرح قطب الدين رازى، قم، نشر البلاغه، ١٣٧٥ ش.
- ٢. ابن كثير دمشقى، ابوالفداء اسماعيل بن عمر، تفسير القرآن العظيم، بيروت، دار الكتب العلميه، منشورات محمدعلى بيضون، ١٤١٩ ق.
  - ٣. جوادى آملى، عبدالله، تبيين براهين اثبات خدا، قم، اسراء، ١٣٧٥ ش.
  - ۴. همو، تفسير موضوعي قرآن كريم، چاپ دوم، قم، اسراء، ١٣٨٥ ش.
  - ۵. حسینی بهشتی، سیدمحمد، خدا از دیدگاه قرآن، تهران، دفتر نشر فرهنگ اسلامی، ۱۳۶۳ ش.
    - ٤. حفني، عبدالمنعم، موسوعة القرآن العظيم، قاهره، مكتبة مدبولي، ٢٠٠٢ م.
- ٧. راغب اصفهاني، حسين بن محمد، معجم مفردات الفاظ القرآن، تحقيق نديم مرعشلي، بي جا، ١٣٩٢ ق.
  - ٨. زحيلي، وهبه، التفسير المنير في العقيدة و الشريعة و المنهج، چاپ دوم، دمشق، دار الفكر، ١٤١١ ق.
  - ٩. سبحانی تبریزی، جعفر، منشور جاوید قرآن، اصفهان، مكتبة امیرالمؤمنین علی الئالا، ۱۳۶۱ ش.
- 1٠. سمرقندي، ابوليث نصر بن محمد، تفسير السمرقندي المسمى بحرالعلوم، بيروت، دار الفكر، ١٤١٤ ق.
- ال. صادقي تهراني، محمد، الفرقان في تفسير القرآن بالقرآن و السنة، چاپ دوم، قم، فرهنگ اسلامي، ١٤٠۶ ق.
- 1۲. صدرالدين شيرازى، محمد بن ابراهيم، الحكمة المتعالية في الاسفار العقلية الاربعه، تهران، وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامي، ۱۳۸۶ ش.
- ١٣. طباطبايي، سيدمحمدحسين، الميزان في تفسير القرآن، چاپ پنجم، قم، دفتر انتشارات اسلامي، ١٤١٧ ق.
  - 1۴. همو، نهاية الحكمه، قم، مؤسسة النشر الاسلامي، ١٣۶٢ ش.
- 10. علامه حلى، حسن بن يوسف بن مطهر، كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد (قسم الالهيات)، تعليق جعفر سبحاني، قم، مؤسسهٔ امام صادق البيالا، ١٣٧٥ ش.
- 16. فارابی، ابونصر محمد بن محمد بن طرخان، فصوص الحکمه، شرح سیداسماعیل حسینی شنب غازانی، حاشیهٔ میرمحمدباقر داماد، تصحیح و تحقیق علی اوجبی، تهران، حکمت، ۱۳۸۹ ش.
  - ١٧. همو، فصوص الحكم، تحقيق محمدحسن آل ياسين، چاپ دوم، قم، بيدار، ١٤٠٥ ق.
    - ۱۸. فراهیدی، خلیل بن احمد، کتاب العین، چاپ دوم، قم، هجرت، ۱۴۱۰ ق.
- 19. فضل الله، سيدمحمدحسين، تفسير من وحى القرآن، چاپ دوم، بيروت، دار الملاك للطباعة و النشر، 1418 ق.
- قدردان قراملكى، حسن، خدا در حكمت و شريعت، تهران، پژوه شگاه فرهنگ و انديشهٔ اسلامى،
   ۱۳۸۶ ش.
  - ۲۱. مصباح یزدی، محمدتقی، معارف قرآن، قم، در راه حق، ۱۳۷۳ ش.
- ٢٢. معرفت، محمدهادى، التمهيد في علوم القرآن، چاپ سوم، قم، مركز مديريت حوزة علمية قم، ١٤١٠ ق.
  - ٢٣. مغنيه، محمد جواد، التفسير الكاشف، تهران، دار الكتب الاسلاميه، ١٤٢٢ ق.
  - ۲۲. مكارم شيرازى، ناصر، تفسيرنمونه، تهران، دار الكتب الاسلاميه، ۱۳۷۴ ش.
  - ۲۵. موسوی خمینی، سیدروحالله، آداب الصلوق، تهران، پیام آزادی، ۱۳۶۸ ش.
- ۲۶. موسوى سبزوارى، سيدعبدالاعلى، مواهب الرحمان في تفسير القرآن، چاپ دوم، دفتر معظمله، ١٤٠٩ ق.
- ۲۷. میانگر، غلامرضا، «سازگاری عقل و وحی در حکمت متعالیه»، اندیشهٔ نوین دینی، سال پنجم، شمارهٔ ۱۸، ۱۳۸۸ ش.

